
11

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ
MODERN PHILOSOPHY

УДК: 141.319.8              DOI: 10.31249/chel/2023.04.01

Кимелев Ю.А.
ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ.

АКТУАЛЬНОЕ СОСТОЯНИЕ
Институт научной информации по общественным наукам

Российской академии наук,
Россия, Москва

Аннотация. Цель статьи состоит в том, чтобы представить актуальное со-
стояние философской антропологии посредством анализа некоторых ее наиболее
значимых составляющих. Речь идет об анализе проблемной ситуации следующих
областей философской антропологии: философия сознания как проблематика
отношений ментальности и тела; субъектность; субъект.

Ключевые слова: философская антропология; области философской ан-
тропологии, проблемная ситуация; проблематика отношений ментальности и
тела; субъективность; субъект.

Поступила: 01.06.2023      Принята к печати: 20.07.2023

Kimelev Yu.A.
Philosophical Anthropology. Current status
Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences,
Russia, Moscow

Abstract. The purpose of the article is to represent the current state of Philoso-
phical Anthropology. It is to be achieved by means of analysis of some of its major



Кимелев Ю.А.

12

spheres. It implies the analysis of the so-called “problem situation” of the following
spheres: the mind-body issue; subjectivity; subject.

Keywords: Philosophical Anthropology; spheres of Philosophical Anthropology;
problem situation; mind-body problem; subjectivity; subject.

Received: 01.06.2023                                                  Accepted: 20.07.2023

Введение

Цель статьи – представить актуальное состояние философ-
ско-антропологического исследования. Оно весьма разнообразно и
плюралистично. По этой причине в качестве средства достижения
указанной цели выбран анализ ряда значимых областей, причем в
форме реконструкции их проблемной ситуации.

«Философская антропология» – это обозначение пути фило-
софского познания сущности человека как его типичного бытий-
ного гештальта, внутренней структуры и базовых форм отношения
к миру. Стремление концептуализировать «сущностный образ че-
ловека», решить философско-антропологическую задачу в ее тра-
диционном понимании, реализовывалось на всем протяжении
ХХ в. в рамках различных направлений и философских дисцип-
лин. Такая ситуация сохраняется и в первые десятилетия XXI в.

Стремление к постижению «сущности человека» может ква-
лифицироваться как традиционный общий ориентир философской
антропологии. Сущностная определенность человека задается со-
четанием и отношениями базисных физических, биологических,
психических, интеллектуально-духовных элементов. Часть из них
предстает как необходимые физические и биологические условия
возможности человеческой формы бытия. Еще один набор таких
элементов относится к сознательной жизни человека. Сознатель-
ная жизнь выполняет функцию интеграции индивидуальной ан-
тропологической ценности. Кроме того, она выполняет функцию
сознательного взаимодействия со средой, а также и оформления
социального способа существования, в том числе культурного
творчества.

Специфика бытия человека всегда так или иначе увязывает-
ся с его сознанием, как бы ни понималась природа человеческого
сознания. С известными оговорками можно утверждать, что тра-



Философская антропология. Актуальное состояние

13

диционное общее понимание философско-антропологической
проблематики как определения положения человека в мире или
космосе есть реализация стремления определить природу и место
человеческого сознания в мире. Это обстоятельство фундамен-
тальной важности определяет выбор объекта исследования и его
структурирование в данной работе. Представляется, что исследо-
вательское поле философско-антропологической мысли, наиболее
интенсивно разрабатываемое в настоящий период, можно разде-
лить на несколько основных проблемных комплексов.

Первый образуется современными концептуализациями от-
ношений между сознанием и телом, между ментальностью и те-
лом. В определенной мере речь идет о традиционной психофизи-
ческой проблеме, а также о традиционной теме отношений между
человеком и природой. Своеобразие современной ситуации данно-
го проблемного комплекса связано во многом с интенсивным изу-
чением мозга в науке.

Второй комплекс формируется проблемами субъектности,
интериорности, сознания, самосознания. Правомерность постанов-
ки и позитивного решения этих проблем нередко оспаривались в
XX–XXI вв. [D’Agostini, 1999].

В третий комплекс имеет смысл выделить проблематику
субъекта как проблематику отношения человека к миру, к бытию,
проблематику «в мире – бытия» человека. Особое измерение такой
проблематики составляет социальное поведение, рассматриваемое
как социальность и историчность существования человека, а также
как социальная агентность человека.

Как правило, проблематика «субъекта» и проблематика
«субъектности» рассматриваются совокупно. При этом в качестве
ведущего или преобладающего понятия используется либо одно,
либо другое.

У подобного подхода есть правомерные основания. Ведь во
всех случаях речь идет о преобладании философского интереса к
«самостной» и «сознательной жизни» человека. Признавая право-
мерность такой позиции, автор считает более продуктивным диф-
ференцированный подход. Целесообразно раздельно рассматри-
вать проблематику субъектности «субъекта» и проблематику
«субъектности» – конечно, там, где это возможно.



Кимелев Ю.А.

14

Философско-антропологическая мысль и науки

Анализ проблемной ситуации философско-антропологической
мысли в настоящее время должен включать как компонент рас-
смотрение отношений между этой мыслью и науками. Исследова-
ние таких отношений в настоящее время должно так или иначе
соотноситься с тем обстоятельством, что человек практически
полностью стал объектом эмпирических наук [Honnefelder, 1990].
Этот процесс восходит к XIX в., когда человек стал объектом био-
логического, психологического и социологического научного изу-
чения. В связи с этим возникает непростой вопрос, в состоянии ли
наука, точнее науки, изучающие человека, сами по себе, безотно-
сительно к философии решать задачи определения сущности чело-
века.

Науки, в частности нейронауки уверенно наделяют себя спо-
собностью разрешить важнейшую теоретико-антропологическую
проблему сознания – если не сейчас, то в будущем. Речь идет о
том, что они считают возможным решить в принципе «централь-
ную проблему сознания» – может ли, а если может, то каким обра-
зом, сознание возникнуть из материи.

Отношения между философско-антропологической мыслью
и науками определяются и тем обстоятельством, что в настоящее
время поставлена под сомнение способность философии осуще-
ствлять некоторые традиционно важные функции в плане взаимо-
действия с науками. В качестве первой из таких функций следует
указать функцию философского основоположения для эмпирико-
научных исследований. Эта функция включает возможность раз-
работки своего рода «рамочной философско-антропологической
теории» как сопровождения конкретных исследований при изуче-
нии человека.

Если первая из функций, о которых идет речь, может при-
сутствовать в тех крайне малочисленных теориях, притязающих на
создание целостного философского «образа человека», то осуще-
ствление другой традиционной функции философии – функции
синтеза – в отношении эмпирико-научного антропологического
познания представляется практически, если не принципиально,
делом нереальным. Прежде всего, в силу необозримости результа-
тов в соответствующей области познания. Кроме того, существуют



Философская антропология. Актуальное состояние

15

принципиальные трудности и метатеоретического характера, не-
избежные при попытке создания теории, способной служить осно-
вой осуществления искомого синтеза.

Таким образом, если отказаться от радикальных позиций,
провозглашающих способность либо философии, либо науки ав-
тономно разрабатывать антропологическую проблематику, то по-
является задача сконструировать «совместный дискурс» для филосо-
фии и науки, в частности нейробиологии. Необходимо определить
нейробиологические условия ментальной деятельности, но при
этом следует отказаться от нейробиологического детерминизма и
не редуцировать ее к таким условиям.

Ментальность / тело, телесность

Очевидные успехи науки во многом определяют актуальную
повестку философской антропологии. В этом плане ярким приме-
ром служат поразительные результаты изучения мозга в современ-
ных науках. Отношение между ментальной деятельностью человека
и субстанцией его мозга образует ключевой пункт проблем созна-
ния. Это же обстоятельство определяет особенности актуальных
подходов в рамках давней психофизической проблематики.

Представляемая научная картина Вселенной исключает все,
кроме материи. Становится все труднее предполагать, что буду-
щие открытия радикально изменят такую картину Вселенной.
Ментальные явления в конечном счете станут частью физической
теории, как считают многие философы, и свойства, выражаемые
ментальными предикатами, окажутся физическими свойствами.

Суть проблемы в том, что без мозга нет психической жизни
и сознания, без четко функционирующего мозга нет самосознания.
С одной стороны, ментальные явления не сводимы к тому, что мы
в состоянии узнать о мозговой субстанции, а с другой стороны,
ментальные явления не существуют, невозможны без этой суб-
станции.

В зарубежной философии исследование проблематики от-
ношений между ментальностью / сознанием и телом осуществля-
ется в основном в двух крупных образованиях: в аналитической
философии – в рамках аналитической философии сознания [Кимелев,
2014, 2015, 2019а, 2019б] и в континентальной философии – в рамках



Кимелев Ю.А.

16

различных теорий широкого философско-антропологического про-
филя, например, французской так называемой экзистенциальной фе-
номенологии [Кимелев, 2014, 2015, 2019а, 2019б].

Анализ дискуссии, ведущейся в аналитической философии
сознания, позволяет выделить несколько значимых моментов. От-
метим прежде всего, что эта дискуссия ведется в основном на базе
натуралистской, физикалистской материалистической онтологии
[Rorty, 1987]. С философско-антропологической точки зрения это
означает, что человек в его целостности понимается как существо
физическое. Ментальность философски определяется через соотне-
сение с физической и биологической природой человека: или через
указание ее специфики по отношению к физическому или через
отождествление с физическим, или через отрицание ее существо-
вания на основе редукции к физическому.

Концептуализация отношений между ментальностью и те-
лом представляет собой главную философско-антропологическую
исследовательскую программу в рамках аналитической филосо-
фии сознания. В контексте разработки данной проблематики чело-
век фактически предстает в целостности своей природы. Кроме
того, исследование данной проблематики представляет собой по-
пытку решения ключевого вопроса о «положении человека в при-
роде», поскольку это и проблема отличия человека от других сущ-
ностей.

Проблематика отношений ментальности и тела

Проблемная ситуация в области отношений между менталь-
ностью и телом1 определяется главным образом разработкой типо-
логий этих отношений. В основе таких типологий лежат несколько
базисных позиций. Возможны различные типологии. Предлагае-
мая реконструкция является одной из них, она обусловлена зада-
чами данной статьи.

1 Мы будем ориентироваться на следующую конвенцию. Слово «мен-
тальность» будет соответствовать английскому слову mind, а слово «сознание» –
английскому consciousness. С определенными оговорками эту конвенцию можно
распространить и на другие языки, прежде всего романские, где можно указать на
соответствующее сочетание слов с присущими им семантическими различиями.



Философская антропология. Актуальное состояние

17

1. Есть только физические сущности, все их свойства явля-
ются физическими. Мир образует замкнутое в каузальном, номо-
логическом, объяснительном отношении физическое целое. Такая
позиция может обозначаться как «материализм». Она может также
характеризоваться как «монизм свойств», как «субстанциальный
монизм».

2. Есть физические и ментальные сущности. Дуализм пред-
стает в двух формах – как дуализм субстанций и как дуализм
свойств. Дуализм субстанций иногда называют картезианским дуа-
лизмом или даже «интерактивным дуализмом». Дуализм свойств –
воззрение, в соответствии с которым есть два вида свойств объектов,
которые являются метафизически различными. Есть физические и
ментальные свойства. Если свойство ментальное, то оно как мен-
тальное не может быть физическим. Если это физическое свойство,
то оно как физическое не может быть ментальным.

Между ментальностью и теми событиями, в которых она
участвует, с одной стороны, и телом с его состояниями – с другой,
существует однозначная противоположность. Тело материально, а
ментальность нематериальна. Материальное включает все то, что
противопоставляется ментальному: например, нейрологические,
биологические объекты и свойства. Дуалисты полагают, что мате-
риальные объекты и события являются по своей природе физиче-
скими, а ментальные объекты и события не могут быть физически-
ми и потому не являются материальными. Иногда утверждается, что
ментальные события являются эпифеноменальными по отноше-
нию к физическим событиям. Дуалистская позиция воплощает
принцип, в соответствии с которым ментальные события и свойства
не могут редуцироваться к физическим событиям и свойствам, со-
ответственно в их терминах не могут объясняться через посредство
ментальных событий и свойств.

При ориентации на такую позицию чаще всего стремятся
объяснить сознание и интенциональность как важнейшие свойства
ментального. В соответствии с преобладающими воззрениями созна-
тельные ментальные состояния являются по своему характеру
субъективными приватными и качественными в смысле непосред-
ственного знания о том, «что это значит быть чем-то или кем-то».
Подобные свойства сознания не могут редуцироваться к физиче-
ским, объясняться в терминах физических свойств, поскольку эти



Кимелев Ю.А.

18

последние по своему характеру являются объективными, интер-
субъективно доступными, у них нет качественных характеристик в
упомянутом смысле.

Итак, при рассмотрении дискуссии по проблеме отношений
между ментальностью и мозгом, ведущейся в аналитической фи-
лософии сознания, в философско-антропологической перспективе
можно отметить прежде всего то, что эта дискуссия ведется в ос-
новном на базе материалистической онтологии [Кимелев, 2014,
2019б]. С философско-антропологической точки зрения это озна-
чает, что человек в его целостности понимается как существо фи-
зическое в широком смысле слова.

Определение онтологического места и статуса человеческой
ментальности / сознания – это стремление решить философско-
антропологическую задачу, поскольку специфика бытия человека
всегда так или иначе увязывается с его сознанием, как бы ни пони-
малась природа человеческого сознания. С известными оговорками
можно утверждать, что традиционное общее понимание философ-
ско-антропологической проблематики как определения положения
человека в мире или космосе есть в первую очередь стремление
определить природу и место человеческого сознания в мире.

В последнее время фактически в отдельный раздел пробле-
матики отношений между ментальностью и телом оформились
метатеоретические вопросы относительно тех затруднений, с кото-
рыми приходится сталкиваться при исследовании этой проблематики
[Кимелев, 2014, 2019а, 2019б]. Источник неудовлетворительности
полученных теоретических результатов ищут в принципиальных
конститутивных ограниченностях человеческих способностей по-
стичь столь озадачивающий и сложный объект, как сознание.

Пытаясь решить проблему отношения тела и ментальности,
следует стремиться к определенному знанию, при этом встает во-
прос, что же это за знание и можно ли его действительно приобре-
сти. Возникают вопросы о том, каким образом формируются поня-
тия сознания и мозга.

Понятия, постигающие сознание, формируются у познающего
посредством рассмотрения его собственных внутренних состоя-
ний, т.е. посредством актов самосознания. А мозг изучается так
же, как изучаются другие материальные объекты. Соответственно,
подход, базирующийся на интроспекции, и подход, базирующийся



Философская антропология. Актуальное состояние

19

на восприятии и наблюдении, разделены существенным образом.
Когнитивные способности человека непригодны для постижения
того, что связывает ментальность с мозгом. Эти способности в со-
стоянии постичь термины отношения, но не само отношение.

Если в какой-либо сфере познания нет реального продвиже-
ния, то возникает вопрос о том, а не достигнут ли предел в этой
сфере. Вполне возможно, что постоянные затруднения в понима-
нии сознания и его отношения к телу свидетельствуют о пределе
познавательных возможностей в данной сфере. Идея о могуществе
человеческого познания связана во многом с успехами физических
наук. Однако нет гарантий, что понятия и методы, оказавшиеся
успешными в сфере физических наук, окажутся столь же успеш-
ными в сфере познания ментальности. Предположение о том, что
требуется лишь время для познания природы сознания, может най-
ти подтверждение только в том случае, если сознание является фи-
зическим по своей природе. Однако в этом пока не удается удо-
стовериться.

Таким образом, можно сделать вывод, что метатеоретические
усилия в области отношений ментальности и тела демонстрируют
преимущественно ее гностическую и скептическую тенденцию.

Субъектность, самосознание

Философско-антропологическое исследование ориентирова-
но на поиск «сущности» человека, на определение его особого по-
ложения «в бытии», а также на определение специфики отношения
к миру. Особенность человека чаще всего связывается с осознан-
ным характером его существования, с тем, что он осознанно ведет
свою жизнь. Традиционно это выражается в указании на «субъект-
ность» и «субъективность», философски тематизируемые как «са-
мосознание» человека.

Может создаться впечатление, что субъектность как само-
сознательное существование естественным и спонтанным образом
знакомо нам изнутри, причем настолько, что вопросы об онтоло-
гическом статусе субъектности представляются на деле излишними.
Вместе с тем философы задаются вопросом о том, а не являются
ли те факты, относительно которых у нас есть чувство полной
достоверности и известности, в действительности наиболее со-



Кимелев Ю.А.

20

крытыми из феноменов мира. К вопросам о связи феноменов созна-
ния и самосознания следует добавить прежде всего вопросы о том,
каким образом благодаря им становится видимым и в определен-
ной мере осознаваемым то, что пребывало в темноте и было лишено
сознания.

Проблемная ситуация с самосознанием связана с вопросом о
характере знания о самом себе, которым обладает индивид. Субъ-
ектность понимается главным образом как самосознание, а само-
сознание понимается как знание особого рода.

Здесь особое проблемное поле. То знание, в силу которого
мы вообще обладаем каким-то отношением к самим себе в нашем
знании, не подпадает под объективирующий свет, как это проис-
ходит с наблюдаемыми объектными сферами или формальными
системами. Что бы ни понималось под «субъектностью», речь идет
о том, что изначально и сущностно известно и лишь в силу такой
известности способно вступить в понимающее и эксплицитное са-
моотношение. «Изначально» значит, что самосознание не выводи-
мо из чего-либо, что предшествовало бы ему. «Сущностно» зна-
чит, что самосознание не могло бы отсутствовать, причем так, что
субъектность продолжала бы свое существование. Известность
(сознание самого себя) образует непременное условие субъектно-
сти. Какое-либо психическое качество не могло бы существовать та-
ким образом, чтобы оно не было известно. Бытие и знание о бытии
полностью совпадают в самосознании. Это свойство спонтанного
для-себя-бытия психических состояний кажется более изначаль-
ным, чем те формы эксплицитного и концентрированного поведе-
ния по отношению к самому себе, которые философская традиция
называет рефлексией и к которым мы постоянно обращаемся в фило-
софском дискурсе о субъектности [Кимелев, 2014, 2015, 2019а, 2019б;
Кимелев, Полякова, 2017].

Описанное положение дел находит выражение в теоретиче-
ской позиции, исходящей из базисного убеждения, что самосозна-
ние не носит объективный характер, его изначальное свершение
происходит нерефлексивным образом и не опирается на данности
самовосприятия, которые можно было бы сообщить другим. Под
«самосознанием» понимается непосредственная, т.е. не-предметная,
не-понятийная, не-пропозициональная «известность» индивида
самому себе.



Философская антропология. Актуальное состояние

21

В соответствии с другой базисной, более традиционной по-
зицией проводится различие между сознанием и «знанием о самом
себе». Знание о самом себе не есть какой-то изначальный факт.
Оно предполагает самосознание, соответственно, знание о самом
себе представляет собой «рефлексивную форму» самосознания.
Это эксплицитная, понятийная и предпринимаемая в перспективе
опредмечивания тематизация содержаний психической жизни «я».

Реконструкция базисных позиций показывает, что в контексте
проблемной ситуации ключевой вопрос заключается в том, является
ли субъектность чем-то оптически несомненным, сущностной ан-
тропологической константой, или она представляет собой куль-
турный конструкт. Реконструированные позиции фактически от-
вечают на такой вопрос. Во-первых, утверждается существование
такой сущности, как «самосознание». Во-вторых, указывается ба-
зисная характеристика такой сущности – это знание особого рода,
о котором можно говорить еще до всякой конкретизации.

Многообразные формы критики в адрес теорий субъектно-
сти [Кимелев, 2019а, 2019б; Кимелев, Полякова, 2017], более того,
в адрес смысла понятия самосознания исходят зачастую из реду-
цированных представлений о самосознании. Некоторые воззрения
такого рода саму речь о самосознании или «я» рассматривают как
процедуру гипостазирования [Кимелев, 2014, 2015, 2019а, 2019б;
Кимелев, Полякова, 2017]. В связи с этим целесообразно напоми-
нание о тех феноменах самосознания, которые воспринимаются
как непроблематичные в повседневном и научном опыте. Отрица-
ние таких феноменов делает непонятными некоторые важные не-
устранимые элементы самопонимания, а также формы поведения
людей по отношению к миру, их социального поведения.

Люди не просто живут, они ведут свою жизнь исходя из зна-
ния о самих себе. В силу этого их самосознание носит элементар-
ный и непосредственный характер по отношению ко всему тому,
что делает их людьми как таковыми. В то же время оно не являет-
ся недифференцированным. О сложном устройстве самосознания
свидетельствует вся историческая жизнь человечества. Отрицание
самосознания означает на деле отрицание того принципиально
важного философско-антропологического положения, что человек
не просто существует, но должен вести свою жизнь в знании о
себе самом. И это положение на деле не подвергается отрицанию.



Кимелев Ю.А.

22

Принципиальная возможность вести жизнь в знании о себе самом
опирается на способность сознания человека участвовать в управ-
лении собственным организмом.

В завершение анализа сферы субъектности, проблемной си-
туации этой сферы следует отметить, что поиск решения соответ-
ствующих проблем осуществляется, главным образом, посредством
различных форм консциенциализма, т.е. через рассмотрение при-
роды сознания, прежде всего самосознания и субъектности созна-
ния. В то же время множится число критиков консциенциализма в
его традиционных и современных разновидностях [Кимелев, 2014,
2015, 2019а, 2019б; Кимелев, Полякова, 2017].

Субъект

Проблематика субъектности в принципе способна вмещать в
себя большую часть проблематики, которая обсуждалась выше. На
это обстоятельство уже было указано. Была отмечена также целе-
сообразность более дифференцированного подхода, в том числе в
словоупотреблении. В рамках данного сегмента статьи вопросы
«субъектности» анализируются как вопросы когнитивного, пове-
денческого и деятельностного отношения к миру. Однако непра-
вомерно характеризовать отношение человека к миру, к бытию
только в терминах субъектности. Такая теоретическая характери-
стика является одной из возможных или даже только указанием на
определенную модальность «в мире бытия» человека. Именно в
такой перспективе современная проблемная ситуация с субъектно-
стью предстает главным образом как конструкция «субъекта эпохи
модерна», историческое воплощение и потенциал которого соот-
носятся с условиями современной эпохи [Кимелев, Полякова,
2017]. Одним словом, указанная конструкция стала содержанием
дискуссии, в которой представлены и многообразная критика, и
попытки позитивного использования.

Человек эпохи модерна определяет себя, исходя из своей
субъектности, он знает свой мир, его предметности и данности как
определяемые им как субъектом. Нет другого отношения кроме
отношения субъекта и объекта. Субъект занимает положение чего-
то «надстоящего». Объектно противостоящее, предметное – это то,
чем можно распоряжаться. Разумно мыслящий человек, опираю-



Философская антропология. Актуальное состояние

23

щийся на философское постижение и понимание мира, способен
стать полновластным распорядителем судьбы мира и в первую
очередь собственной судьбы.

Актуальная ситуация с субъектом – это ситуация оспарива-
ния представления о субъекте как гаранте полной самопрозрачно-
сти и свободы. Модерновый субъект, как утверждается, определя-
ется «присутствием» для самого себя [Кимелев, Полякова, 2017].
Но при подобном подходе воздвигаются препятствия на пути
усмотрения всех тех анонимных сил, которые за его спиной кон-
ституируют свершения и способ понимания субъектом своего суще-
ствования – институтов, желаний. Становится невидимым анонимное
развертывание смыслового процесса, который в действительности
определяет жизнь человека. Проблематика субъекта – это тради-
ционно и проблематика «трансцендентального субъекта» в кон-
тексте трансцендентал-философии.

На протяжении практически всего ХХ века осуществляется
критика субъекта модерна [Кимелев, 2014, 2015, 2019а, 2019б; Ки-
мелев, Полякова, 2017]. Основной смысл такой критики, если она
осуществляется в контексте трансцендентал-философии, заключа-
ется в стремлении лишить этот субъект статуса субъекта, консти-
туирующего реальность, в которой он существует. Фактически
речь идет о деконструкции трансцендентального субъекта.

Критика субъекта может быть ориентирована либо на изме-
нение статуса субъекта в трансцендентальной сфере, либо на устра-
нение такой сферы в принципе. В одном случае речь идет, как пра-
вило, о демонстрации того, что субъект на самом деле есть нечто
производное и зависимое, а не некая изначальная и базисная ин-
станция конституирования смысла того, что является и вообще
конституирования реальности. Обосновывающая инстанция сама
есть нечто обосновываемое. В другом случае мы имеем дело со
стремлением к деконструкции самой трансцендентальной сферы.
Современная критика субъекта связана с различными попытками
реализовать подобное устремление.

В контекст дискуссии о субъекте, в центре которой находится
теоретическая и идеолого-мировоззренческая конструкция «субъ-
ект эпохи модерна», оказались вовлечены и обсуждения столь зна-
чимых философско-антропологических атрибутов, как социаль-
ность и историчность. Стремление к постижению этих атрибутов в



Кимелев Ю.А.

24

современной философской антропологии не ограничивается ука-
занной дискуссией. В ее рамках на передний план вышло обсужде-
ние следующего обстоятельства. Признание «субъекта модерна»,
какие бы формы такое признание не принимало, означает признание
социальной агентности как субъектности, признание возможности
контроля над социальным процессом.

Важнейшей характеристикой актуальной ситуации осмысле-
ния и разработки проблематики субъекта следует считать попытки
ответить на критику, а также синтезировать элементы традицион-
ного понимания субъекта модерна. Результатом подобных усилий
должна стать концептуализация «субъекта», отчасти восстанавли-
вающая содержание конструкции «субъект эпохи модерна», отчасти
дополняющая это содержание за счет учета нового научного и фи-
лософского знания, а также учета новых социально-исторических
обстоятельств.

Подобная концептуализация субъектности должна учиты-
вать ряд общих философско-антропологических положений, ука-
зывающих на условия возможности реализации субъектности как
потенциала человека. Кроме того, реализация субъектности пред-
полагает учет того, что накапливалось и передавалось посредством
языка, коллективной памяти, вообще посредством коллективного
опыта человечества.

Список литературы

Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца ХХ – начала XXI века. – Москва :
ИНИОН РАН, 2014. – 94 с.

Кимелев Ю.А. Итальянская философия на рубеже XX–XXI вв. – Москва : ИНИОН
РАН, 2019а. – 106 с. – URL: http://inion.ru/site/assets/files/4894/2019_ao_ital_ianskaia_
filosofiia.pdf

Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва : ИНИОН РАН,
2015. – 99 с.

Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика. История и современ-
ность. – Москва : ИНИОН РАН, 2019б. – 91 с. – URL: http://inion.ru/site/assets/
files/4011/2019_ao_filosofskaia_antropologiia.pdf

Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации: историче-
ские судьбы индивида модерна. – Москва : Праксис, 2017. – 491 с.

Apel K.-O. Kann es in der Gegenwart ein postmetaphysisches Paradigma der Ersten
Philosophie geben? // Philosophie der Gegenwart – Gegenwart der Philosophie /
Schnädelbach H., Keil G. (Hg.). – Hamburg : Junius, 1993. – S. 41–71.

http://inion.ru/site/assets/files/4894/2019_ao_ital_ianskaia_filosofiia.pdf
http://inion.ru/site/assets/files/4894/2019_ao_ital_ianskaia_filosofiia.pdf
http://inion.ru/site/assets/files/4011/2019_ao_filosofskaia_antropologiia.pdf
http://inion.ru/site/assets/files/4011/2019_ao_filosofskaia_antropologiia.pdf


Философская антропология. Актуальное состояние

25

Aubenque P. Faut-il déconstruire la métaphysique? – Paris : Presses universitaires de
France, 2009. – 91 p.

D’Agostini F. Breve storia della filosofia nel Novecento. – Torino : Einaudi, 1999. –
XXXVIII. – 311 p.

Habermas J. Metaphysik nach Kant // Theorie der Subjektivität / Hrsg. von Cramer et
al. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1987. – S. 425–443.

Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1992. –
286 S.

Honnefelder L. Der zweite Anfang der Metaphysik: Voraussetzungen, Ansätze und
Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhundert // Philosophie
im Mittelalter. – Hamburg : Meiner, 1987. – S. 165–186.

Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – 515 S.
La filosofia italiana nel Novecento / A cura di O. Grassi e M. Marassi. – Milano ; Udine :

Mimesis, 2015. – 311 p.
McGinn C. The mysterious flame. – London : Basic books, 1999. – 208 p.
Metaphysikkritik // Historishes Wörterbuch der Philosophie in 13 Bd. – Basel ;

Stuttgart : Schwabe u Co AG Verl, 1980 – Bd. 5. – S. 1280–1294.
Possenti V. Nichilismo e metafisica. – Roma : Armando, 2004. – 464 p.
Rorty R. Non-reductive physicalism // Theorie der Subiektivität / Hrsg. K. Cramer et al. –

Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1987. – S. 278–298.
Rorty R. Philosophy and the mirror on nature. – Princeton : Princeton University press,

1979. – 402 p.
Scnädelbach H. Philosophie in Deutschland. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1983. –

337 S.
Severino E. Essenza del nichilismo. – Brescia : Paideia, 1972. – 491 p.
Severino E. Intorno al senso del nulla. – Milano : Adelphi, 2013. – 211 p.
Severino E. La potenza del errare. – Milano : DUR, 2014. – 356 p.
Tessitore F. Critica dello storicismo e nuova storia della cultura // Filosofi italiani

contemporanei / a cura di G. Ricanda e C. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. –
P. 353–373.

Topitsch E. Erkenntnis und Hllusion. – Tübingen : Mohr., 1988. – 314 S.
Vattimo G. Dal pensiero debole al pensiero dei deboli // Filosofi italiani contemporanei / a

cura G. Riconda e С. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. – P. 374–380.
Vattimo G. Della realtá. – Milano : Garzanti, 2012. – 234 p.
Vattimo G. La fine della modernitá. – Roma : Garzanti, 1999. – 192 p.
Vattimo G. Vocazione e responsabilita del filosofo. – Genova : Il Melangolo, 2000. –

142 p.
Volpi F. Il nichilismo. – Roma – Bari : Laterza, 2004. – 217 p.



Кимелев Ю.А.

26

References1

Kimelev, Y.A. (2014). Zapadnaja metafizika konca XX – nachala XXI veka [Western
metaphysics of the late-early XXI century]. Moscow: INION RAN.

Kimelev, Yu.A. (2019). Italyanskaya filosophiya na rubezhe XX–XXI veka [Italian phi-
losophy at the boundary of the XX–XXI centuries] Moscow: INION RAN.

Kimelev, Y.A. (2015). Sovremennaja filosofskaja ontologija [Modern philosophical
ontology]. Moscow: INION RAN.

Kimelev, Y.A. (2019). Filosofskaja antropologija i metafizika [Philosophical Anthro-
pology and Metaphysics]. Moscow: INION RAN.

Kimelev, Yu.A., Polyakova, N.L. (2017). Modern i prozess individualizazii: istoricheskie
sud’by individa moderna [Modernity and the process of individualization: the histori-
cal fate of the Modern individual] Moscow: Praksis.

Apel, K.-O. (1993). Kann es in der Gegenwart ein postmetaphysisches Paradigma der
Ersten Philosophie geben? In Schnädelbach, H., Keil, G. (Hg.). Philosophie der
Gegenwart – Gegenwart der Philosophie (ss. 41–71). Hamburg: Junius.

Aubenque, P. (2009). Faut-il déconstruire la métaphysique? Paris: Presses
universitaires de France.

D’Agostini, F. (1999). Breve storia della filosofia nel Novecento. Torino: Einaudi.
Habermas, J. (1987). Metaphysik nach Kant. In Hrsg. von Cramer et al. Theorie der

Subjektivität (ss. 425–443). Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Habermas, J. (1992). Nachmetaphysisches Denken. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Honnefelder, L. (1987). Der zweite Anfang der Metaphysik: Voraussetzungen, Ansätze

und Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhundert. In
Philosophie im Mittelalter (ss. 165–186). Hamburg: Meiner.

Honnefelder, L. (1990). Scientia Transcendens. Hamburg: Meiner.
La filosofia italiana nel Novecento. A cura di O. Grassi e M. Marassi. (2015). Milano;

Udine: Mimesis.
McGinn, C. (1999). The mysterious flame. London: Basic books.
Metaphysikkritik. (1980). In Historishes Wörterbuch der Philosophie in 13 Bd, 5,

1280–1294.
Possenti, V. (2004). Nichilismo e metafisica. Roma: Armando.
Rorty, R. (1987). Non-reductive physicalism. In Hrsg. K. Cramer et al. Theorie der

Subiektivität (ss. 278–298). Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Rorty, R. (1979). Philosophy and the mirror on nature. Princeton: Princeton University

press.
Scnädelbach, H. (1983). Philosophie in Deutschland. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Severino, E. (1972). Essenza del nichilismo. Brescia: Paideia.
Severino, E. (2013). Intorno al senso del nulla. Milano: Adelphi.
Severino, E. (2014). La potenza del errare. Milano: DUR.

1 Здесь и далее библиографические записи в References оформлены в стиле
American Psychological Association (APA) 6th edition.



Философская антропология. Актуальное состояние

27

Tessitore, F. (2013). Critica dello storicismo e nuova storia della cultura. In Filosofi
italiani contemporanei, a cura di G. Ricanda e C. Ciancio (pp. 353–373). Milano:
Mursia.

Topitsch, E. (1988). Erkenntnis und Hllusion. Tübingen: Mohr.
Vattimo, G. (2013). Dal pensiero debole al pensiero dei deboli. In Filosofi italiani

contemporanei, a cura G. Riconda e С. Ciancio (pp. 374– 380). Milano: Mursia.
Vattimo, G. (2012). Della realtá. Milano: Garzanti.
Vattimo, G. (1999). La fine della modernitá. Roma: Garzanti.
Vattimo, G. (2000). Vocazione e responsabilita del filosofo. Genova: Il Melangolo.
Volpi, F. (2004). Il nichilismo. Roma-Bari: Laterza.

Об авторе
Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук,

профессор, заслуженный деятель науки Российской Федерации,
главный научный сотрудник отдела философии, Институт научной
информации по общественным наукам Российской академии наук

About the author
Kimelev Yury Anatolievich – Doctor of Philosophy, Professor,

Honored Scientist of the Russian Federation, Chief Researcher of the
Department of Philosophy, Institute of Scientific Information for Social
Sciences of the Russian Academy of Sciences




